Des chevaux et des hommes.
Sur les couples hommes-chevaux
et femmes-juments chez Xénophon

par

Louis L’ Allier

Abstract:
This paper examines the relationship between horses and men in
ancient Greek thought, as depicted in the work of Xenophon. While
the dog is presented as a faithful helper, the horse is a real companion,
the only animal for which Xenophon admits his fondness (Anabasis
VIIL,38,6). It was noticed that this fondness was shared by Cyrus the
Great in Xenophon’s Cyropedia. The same Cyrus will even describe
the relationship between horses and men as a kind of symbiosis, his
admitted dream being to recreate the unity of the hippocentaur, where
the horse and his rider are one (Cyropedia, IV,3,17). In the same
fashion, the admiration of Xenophon for Socrates is expressed in the
description of the latter as a horse tamer (Symposium II,10), and as a
man that is himself half horse, half human (Symposium V,7-8). In this
case Socrates is depicted as the tamer of his wife, Xanthippe the blond
mare.

Xénophon est un auteur Grec qui a vécu a la charniére
des V¢ et IV® siécles avant notre ére. A la fois histor-

ien, philosophe et romancier avant I’heure, il a égale-
ment écrit des traités techniques sur I’art de la chasse,
I’équitation et les finances publiques. De nombreux
traits relient ses oeuvres, notamment le fait qu’il parle
volontier des animaux." 11 s’est aussi attardé a dépeindre
I’attitude et le caractére de plusieurs hommes (Socrate,
Agésilas, les deux Cyrus, Jason de Phéres etc.) et de
quelques femmes (1I’épouse d’Ischomagque, Epyaxa,
Théodote, Xanthippe etc.). Parallélement, il existe
quelques occasions ou Xénophon a comparé des étres
humains a des animaux, réels ou mythiques, afin de met-
tre en relief les vices ou les qualités de leurs caractéres.
En général, seuls les animaux avec lesquels I’homme

se sent une affinité, ou ceux qu’il fréquente dans ses
occupations journaliéres, ont une place importante

dans son ocuvre. De plus, les animaux sont décrit dans
leurs rapports avec 1’étre humain selon un arrangement
hiérarchique, descendant du cheval et du chien vers

les animaux de fermes et les animaux sauvages; ces
rapports sont généralement présentés sous la forme de
métaphores et de comparaisons. Les comparaisons sont
surtout abondantes dans les oeuvres philosophiques mais
elles sont présentes tout aussi bien dans les ouvrages
techniques que dans les oeuvres historiques.?

Xénophon emploie une quantité impressionnante de
termes reliés au cheval et a la pratique de I’équitation
(35 mots différents, sans compter le cheval lui-
méme). Cette connaissance du lexique reli¢ au cheval
s’accompagnait chez lui d’une réelle expertise en mat-
iere d’équitation car Xénophon était lui-méme un fer-
vent cavalier, comme le suggerent I’Art de [’équitation
et le Commandant de cavalerie. On a t6t fait de remar-
quer que le cheval occupe dans la vie et I’imaginaire de
Xénophon, une place qui se refléte dans ses descriptions
de scenes de chasse, de guerre et de la vie quotidienne.
Nous savons qu’il a utilisé des chevaux auxquels il
confiait sa vie dans les moments dangereux.® L’ Anabase
nous le décrit comme un cavalier accompli et cette
oeuvre démontre comment la cavalerie fut essentielle a
la survie de la troupe des Dix-Mille. De plus, selon le
récit de I’Anabase, 1’ ostentation avec laquelle Xénophon
utilisait son cheval finit méme par pousser un de ses
compagnons a 1’accuser de se prélasser sur sa monture,
alors que les autres risquaient leur vie a pied : «Nous ne
sommes pas a égalité, Xénophon, car de ton coté, tu est
porté par un chevaly, lui dit-on.* Le cheval est égale-
ment un des seuls animaux envers lesquels Xénophon
avoue explicitement son intérét. Par exemple, Xénophon
affirme dans 1’Anabase que c’est a contrecoeur qu’il
a di se débarrasser d’un cheval auquel il tenait (adroy
noeadar T4 innw).’

La passion qu’éprouve Xénophon pour 1’équitation
est manifeste et elle se répercute dans les passions et les
désirs de ses personnages. Ainsi Cyrus I’ Ancien, joue a
cheval® lorsqu’il est enfant et s’empresse de mettre sur
pied un corps de cavaliers, une fois adulte’. Cyrus qui,
chez Xénophon, fait figure de monument de réserve et
de maitrise de soi®, pratiquera 1’équitation au point de
développer une passion amoureuse (7o égav)® pour cet
exercice, une incongruité qui a déja été remarquée.'®
Cette passion pour le cheval, reléve d’abord du statut
psychosocial du cavalier. Ceci a été clairement démon-
tré par S. Vilatte qui a décrit comment les animaux et
I’épouse d’Ischomaque (qui pourrait fort bien étre celle
de Xénophon), dans I’ Economique, servaient a afficher

PECUS. Man and animal in antiquity. Proceedings of the conference at the Swedish Institute in Rome, September 9-12, 2002.
Ed. Barbro Santillo Frizell (The Swedish Institute in Rome. Projects and Seminars, 1), Rome 2004.

www.svenska-institutet-rom.org/pecus



130

la position psychosociale du maitre de maison.! Cette
situation trouve son origine dans 1’épopée, plus par-
ticulierement dans I’Odyssée. (que 1’on pense a Argos ou
aux chien présent sur la broche d’Ulysse aux chant IXX
qui est un véritable séma du maitre). Un cheval ou un
chien (ou encore une épouse) bien dressés sont donc la
marque (le séma) d’un homme de qualité, d’un kaloska-
gathos.

Parall¢lement a cet intérét aristocratique pour le
cheval ou le chien, il est des cas ou deux animaux sont
comparés symboliquement afin de relever chez I’un les
qualités normalement attribuées a I’autre. Ainsi, dans
le Commandant de cavalerie, le cavalier est comparé¢ a
un étre ailé :

O1 0¢ e dedidayuévor Te xal eihouvor Tapeovs damnday
xal Telylo Umepaigely xal ém’ oydous avardeaSal xal

a@’ UmAdy aoealios natiéval xal Ta rxaTaVTY TAKY
E\adveadai, obror 0’ al TogoUToy diapépoiey ay TGV
apereTyTOY TabTa ooovmep mryvol meChy'?

«Mais ceux [chevaux et cavaliers] qu’on a instruits
et habitués a sauter les fossés, a franchir les murs, a
escalader les talus, a descendre siirement les hauteurs
et a dévaler rapidement les pentes, ceux-la différent
autant de ceux qui sont inexercés que les oiseaux sur
les animaux terrestres.»

Il ne s’agit pas de la seule occurrence d’une telle com-
paraison chez Xénophon. Ainsi, dans un passage de la
Cyropédie, il rappelle que 1’on comparait la vitesse de la
poste a cheval, instaurée par Cyrus, a celle de la grue.™
Dans ce cas, Xénophon reconnait qu’il s’agit d’une
hyperbole et cette comparaison n’est que rhétorique;
I’association a la grue est une fagon de bien mettre en lu-
micre la vitesse du courrier. Par contre cette comparai-
son revient dans la Cyropédie (1V,3,15) ou cette fois, le
cavalier a cheval est décrit comme un étre ailé et, alors
que le fantassin doit se servir de fléches afin d’atteindre
le gibier ou le guerrier a distance, le cavalier peut voler
jusqu’a sa proie et la frapper de sa main: éx Xeigog maiziy.
L’association entre cheval et ’oiseau n’est pas une
invention de Xénophon. Chez Hérodote, nous voyons
Darius, lorsqu’il regoit du roi Scythe un curieux cadeau,
composé d’une taupe, d’une grenouille, d’un oiseau et
de cinq fleches, s’exclamer sans hésitation «I’oiseau
ressemble beaucoup au chevaly: dpvig 0 ualiora oixe
imm.** Linterprétation de Darius était fausse, mais cela
ne fait que rendre plus manifeste le fait que I’association
entre le cheval et I’oiseau ait paru naturelle a Hérodote
qui veut démontrer comment I’ interprétation la plus
conforme au sens commun (1’oiseau est tout comme un
cheval) peut malgré tout étre fausse.'® Xénophon, qui
connaissait Hérodote,'® aura tout naturellement inséré
par deux fois dans la Cyropédie, une association entre
I’oiseau et le cheval, dé¢ja familicre a I’esprit grec et déja
associée au territoire perse. De plus, le cheval et I’oiseau
sont aussi liés dans I’imaginaire religieux, comme en

atteste le mythe de Pégase." Pour Xénophon, le cheval
et ’oiseau étaient vraiment comparables, a cause de

leur célérité commune. Le cheval est plus qu’un simple
quadrupede, il est vitesse et liberté incarnées. Ces qual-
ités font en sorte que non seulement Xénophon admire la
vitesse du cheval, mais il réve aussi d’en tirer parti.

Le Centaure et I’ Androgyne

C’est a tout le moins le cas d’un personnage de la Cy-
ropédie, qui admire cette béte, dont 1’usage permet de
décupler la vitesse et la force du cavalier, admiration qui
se traduit par le désir de faire corps avec le cheval:

0 0¢ 0y wakiora donid Cowy, Eom, énlwnévar
ITTOXEVTATPOVS,

&l éyévovto olor mpoBovdeteadar uey avSpwmov ppovioel,
Taic 0¢ yeoo! To Oéov malaudoSal, Irmov O0F Tayos Exety
Kol loyly, WoTE TO ey pebyoy aipely, To O Umouévoy
avatpéme.'®

«Ce que je crois le plus, dit-il, avoir envié, parmi les
étres vivants, ce sont les Hippocentaures, qui étaient
les seuls a prendre une décision avec ’intelligence
d’un homme, a fabriquer le nécessaire avec leurs
mains et a avoir la vitesse et la force du cheval de
fagon a atteindre ce qui fuyait et a renverser ce qui
résistait.»

Ce réve d’une parfaite symbiose entre le cavalier et son
cheval fait écho au mode de vie de Xénophon. Le soldat,
dont I’existence dépend a la fois de ses propres qualités
et de celles de sa monture, ne peut qu’envier celui qui
fait corps avec celle-ci et qui peut ainsi imposer par-
faitement sa volonté au cheval qui le porte. Le cheval
ressort donc comme le parfait compagnon du guerrier

: nomade par obligation et cavalier par choix. Dans

1’ Economique,'® Xénophon décrit comment le monde
de la maison — celui de I’intérieur — est réservé a la
femme, alors que le monde de I’extérieur — celui du
plein-air et de la liberté de mouvement — est I’univers
de I’homme. Or, on sait que les mythes reliés aux
Centaures sont interprétés comme des symboles de la
négation du mariage.? Ainsi, les récits du combat des
Lapithes et des Centaures, ou de la lutte d’Héracles
contre les Centaures, révélent toute la sauvagerie et le
reniement des principes civilisateurs que symbolisent
ces étres mi-humains, mi-chevaux.?' L’admiration du
Centaure avouée par Xénophon s’inscrit dans un idéal
guerrier ou les lois de la Cité, le respect de la vie et des
normes font place aux lois de la guerre qui sont, en dern-
iére analyse, établies par les vainqueurs.

Quelle que soit I’origine de la croyance en des étres
monstrueux comme le Centaure, il semble désigner, la
béte qui réside en I’homme?? car ’espéce est en général
représentée en Gréce ancienne comme belliqueuse,
incapable de dompter ses appétits sexuels et ennemie de



la civilisation.?

I1'y a aussi une contrepartie a cette définition des
Centaures, car les étres sauvages qui sont en étroit
contact avec la nature sont a méme d’en comprendre les
secrets; le Centaure-sage Chiron, grand connaisseur de
philtres extraits des plantes de la forét, en est un exem-
ple.?* Néanmoins, le sens qu’il faut donner a la mention
du Centaure chez Xénophon doit d’abord étre recher-
ché a partir de ce que lui-méme nous en dit. Lorsqu’il
parle de la béte, Xénophon ’appelle Hippocentaure
(1rmoxevraipos), ce qui correspond a la représentation
classique du Centaure, a tronc humain et a croupe cheva-
line, qu’il a sans doute eu le loisir de voir, puisqu’on
en trouve des exemples a Athénes (au Parthénon et au
Théséion), a Delphes (sur la Tholos d’Athéna Marma-
ria) et a Olympie (au temple de Zeus), trois villes que
Xénophon a visitées.?® Dans I’Hippocentaure, Xénophon
voit la combinaison d’un homme et d’un cheval. C’est
pourquoi, dit-il, pour le cavalier qui sait dominer la béte,
c’est aussi le symbole de I’union parfaite entre I’animal
et ’homme, entre instinct et raison.?® Si on se rapporte
a la description que Xénophon présente ci-dessus, on
constate qu’il oppose effectivement I’intelligence et
I’habileté manuelle de I’homme, a la vitesse et a la force
de I’animal et le cavalier est celui qui participe a la fois
de I’homme et de la béte.?”

Ces deux ensembles antagonistes ne sont réunis har-
monieusement que chez le Centaure. En effet, lorsque,
dans les Mémorables,?® Xénophon entrevoit la possibil-
ité d’un animal qui aurait le corps (s@ua) d un boeuf et
I’intelligence (pvaun) d’un homme, il rappelle qu’il ne
pourrait rien exécuter, pas plus que celui qui posséde-
rait les mains d’un homme, mais qui serait dépourvu
d’intelligence (d@gova).?°

P. duBois remarque a propos des Centaures : que leur
existence peut étre expliquée par une théorie phylogé-
nique.® Pour illustrer ce lien phylogénique, duBois
compare I’existence ancienne des Centaures au mode de
création décrit par Empédocle,® selon lequel les étres
vivants seraient apparus en trois étapes: d’abord sous
la forme de membres épars, puis de membres joints a
des corps disparates, comme des créatures imaginaires
(eldwAogaveis), avant de former des étres vivants nor-
maux.*2

Lorsqu’appliquée a Xénophon, la nature phylogé-
nique du lien unissant le Centaure a I’homme peut
mener a conséquences. En effet, chez lui les Centaures
sont décrits d’une fagon qui rappelle les Androgynes du
Banguet de Platon.®® Aristophane y raconte ’histoire de
ces étres doubles, a la fois hommes et femmes et pour-
vus d’une force et d’une vitesse extraordinaires, grace a
leurs quatre bras et leurs quatre jambes.* L’union hom-
me-femme®® qui caractérisait I’étre primitif chez Platon,
est ici remplacée par I’association homme-cheval et, tout
comme chez Platon, la paire cavalier-cheval recrée chez
Xénophon I’étre primitif qu’était le Centaure. Tant
chez Platon que chez Xénophon, cet étre originel était
a la fois aussi intelligent que I’homme, mais beaucoup
plus rapide et beaucoup plus fort physiquement.®” De

131

plus, chez Platon, Aristophane motive le désir de former
un couple chez I’humain, par le besoin de recréer I’union
androgyne primitive;*® pareillement, Xénophon décrit
I’activité du cavalier comme un moyen de reproduire
I’équipée originale avec de surcroit quatre yeux et quatre
oreilles, mais tout en se laissant le loisir de recouvrer
son ¢tat de bipéde lorsque le cavalier abandonne sa
monture.

Le Centaure n’est pas le seul étre que Xénophon
décrive comme une association entre des attributs hu-
mains et des attributs chevalins. Xanthippe — I’épouse
de Socrate — est justement une «Jument blonde» (§av3dg
— imog) qui posséde de 1’animal le nom et le caractére
revéche, mais qui s’aveére impossible a maitriser. En
effet, alors que le cheval sait se plier aux volontés de
I’homme sage, Xénophon décrit Xanthippe comme une
femme acariatre qui met a I’épreuve les dons de pa-
tience de Socrate. Dans le Banquet, Socrate compare
le «dressage» de sa femme a celui d’un cheval, en jouant
sur le sens de son nom. Seul un dresseur particuliere-
ment habile, Socrate lui-méme, viendra a bout de cette
monture difficile:

B U . , ,
011, Zon, 606 nal Tovs immnovs BovAouévous vevéoSar
o0 Tovs ebmerdeataTovs ala Tove Suuoeideic irmove
xtwuévovs. Nowiovat vap, ay Tols TololTovs dUvwyTal

. o\ . o , o
xaTéRE, padiws Toic ve aAAois fmmois yonoeodal. Kayw
om BovAduevos avSowrmors yofiodar xal ouiAely TavTyy
HénTUAL, €0 EDWS OTI € TAUTYY UToiTw, 0adiws ToiE e
” o o, , 0
aloig amacty avpwmorg auvéToual.

«C’est que, dit-il, je vois que ceux qui veulent devenir
écuyers se procurent non pas les chevaux les plus
dociles, mais des chevaux rétifs. En effet, ils estiment
que, s’ils sont capables de contenir ceux-1a, ils pour-
ront manier facilement les autres chevaux. J’ai fait
comme eux: voulant avoir des relations avec les étres
humains, j’ai pris cette femme pour la fréquenter,
sachant bien que si je la supportais, je fréquenterais
facilement tous les étres humainsy.

Pourtant, selon Xénophon, une telle maitrise de la
femme n’est pas a la portée de tous, comme le démon-
trent les mésaventures du Méde Araspas, trop épris de
Panthée, cet quayw mpayuwat,*' «un invincible objet»
qui finit par vaincre le prétendant inexpérimenté. Si
Socrate réussit a dompter Xanthippe de la sorte, c’est
peut étre parce qu’il est lui-méme un homme-cheval. En
effet, dans le Banquet, Socrate s’amuse du fait qu’on lui
attribue une bouche plus laide que celle d’un ane*? et
qu’en somme, il ressemble fort a un Siléne:

Excivo 0¢ 0U0ey Texumoiov Aoyily, ws éyw ool nalliwy eiui, 6Tt
nal

Naides Seol oboar Tovg Seidqvovs duoi ouototégovs TixTovaty 4
col®

«Ne penses-tu pas que ¢’est une preuve que je sois plus
beau que toi que les Naiades, qui sont des déesses, en-



132

fantent les Silénes qui me ressemblent plus qu’a toi?».

Les Silénes, apparentés au Satyres* et aux Centaures,
représentent une autre forme d’homme-cheval, ainsi
que Paffirme J.E. Harrison.*® Le Siléne, dont le type
classique est jovial, ami du vin et doté d’une sexual-
ité débordante*® semble étre aux yeux de Xénophon,
I’époux tout désigné pour la jument blonde, revéche et
irritable. Socrate et Xanthippe paraissent alors incarner
I’union symbiotique entre I’instinct animal du cheval
et la raison humaine. Cette union se concrétise d’abord
dans les associations Socrate-Siléne et Xanthippe-ju-
ment rétive, puis, finalement, dans le couple Socrate-
Xanthippe.

Le cheval, compagnon de I’extérieur

Cette image récurrente de I’homme-cheval peut a la
fois dévoiler et expliquer les liens unissant Xénophon
au cheval, son plus fidéle compagnon d’arme, qui
partage les dangers, les aventures et la liberté du monde
extérieur, tandis qu’a I’opposé résident les liens le rat-
tachant a son épouse, avec qui il partage la quiétude de
I’intérieur et les fonctions de la procréation. Au-dela du
symbole social que représente le cheval, et de la critique
de la femme que pourrait représenter son association
a I’animal, un regard sur I’ceuvre de Xénophon nous
dévoile a quel degré le cheval sert chez lui a I’expression
de la familiarité a laquelle tout se rattache. Le compor-
tement de certains étres humains ne trouve son sens
qu’une fois comparés a celui du cheval. Pour décrire
la complexité de 1’étre humain, Xénophon se sert de
I’animal et surtout du cheval, comme d’une assise stable
aux propriétés parfaitement connues. Il aime en effet
procéder en allant du plus simple au plus complexe*” et
la connaissance de 1’animal permet de mettre en exergue
les caractéristiques de 1’étre humain. C’est pourquoi
chez lui la femme est a I’homme ce que la monture est
au cavalier : un compagnon utile que I’on doit dompter
et maitriser. Cette lecture simplifiée ne dit pas 1’essentiel
car I’homme n’est pas que cavalier et il peut lui méme
devenir la partie d’un étre chevalin. Le cavalier peut
ressembler a un Centaure et étre un Centaure, car pour
Xénophon étre et paraitre ne font souvent qu’un.*® C’est
pourquoi I’association entre 1’étre humain et le cheval
cache peut-&tre une affinité plus profonde.

Louis L’ Allier
Université Laurentienne
llallier@laurentienne.ca

' On a maintes fois relevé cet intérét pour le monde animal chez
lui, notamment Gemoll 1933, 56-60; Saacke 1942, 323-333;
Bodenheimer 1952, 56-64; Anderson 1961; Hull 1964; Dierauer
1977.

2 Cf. L’ Allier 1996 et 2004.

3 Art de I"équitation TV, 1.

4 Anabase 14,47 : Oox & irov, & Eevopiw, douév: ob pév yao
¢o ' Inmov 0%

5 Anabase VII,8,6.

¢ Par exemple Cyropédie 1,4,5;1,4,7-8.

7 Cyropédie 11,4,14; IV,1,11; et surtout IV,3,7-14.

8 Cf. Cizek 1975, 548 sq..

° Cyropédie 1,4,5.

1" Newell 1983, 889-90.

1 Vilatte 1986, 271-294.

12 Commandant de cavalerie VIIL3.

13 Cyropédie VII1,6,18 : tolrwy 3¢ oltw yipouévwy easi Tives
SaTTov TRV Yepdvwy TalTyy Ty mopeiav avitery cf. également
1v,3,15.

14 Hérodote, Histoires 1V,132.

15 Cf. Hartog 1980, 74. Le Grand Roi est dépeint comme un qua-
si-Grec, tandis que les Scythes sont décrits en termes opposés.
1 Due 1989, 118; 117-135.

17 Cf., Hésiode, Théogonie 276 sq.; Pindare, Olympique X111, 60
sq; Isthmique V1,44. Chez Homeére, les chevaux sont fils du vent
: [liade X VI, 149-151 ; XIX, 400 ; XX, 219-224.

18 Cyropédie 1V,3,17. 11 s’agit de Chrysantas.

19 Economique V11,30, sq.

20 Detienne 1972; duBois 1979, 35-49.

2 Tliade 1, 262 sq.; Odyssée XXI1, 295 sq.; Sophocle, Trachini-
ennes, passim.

22 Diel 1966, 134; 134; Chevalier et Gheerbrant 1969, 156.

2 Cf. Schiffer 1976; les centauromachies occupent une grande
place dans les représentations figurées cf. Baur 1912; les com-
bats d’Héraclés contre les centaures illustrent également la lutte
entre ces étres et la civilisation, ¢f. Dugas 1943, 18-26); Valenza
Mele 1986, 333-355; Chuvin 1992. Sur le caractére sexuel des
Centaures, c¢f. Wender 1974, 1-17.

24 Cf. Harrison 1955 (c. 1922), 379-388. Dumézil 1929, 168-
170 ne partage pas ses conclusions et considére méme que
I’hypothese d’Harrison renforce la thése du Centaure-masque.
Néanmoins, Xénophon reconnait en Chiron le maitre des plus
grands héros grecs (A4rt de la chasse 1,1-17).

% Les centauromachies étaient représentées dans divers lieux et
particuliérement a quatre endroits que Xénophon a fréquentés
: Athénes (sur le Parthénon), ¢f. Doerig 1978, 221-232 et le
Théséion, ¢f. Woodford 1974, 161, Olympie (sur le temple de
Zeus) et a Delphes (sur la Tholos d’Athéna Marmaria), cf- Mar-
cadé 1979, 151-170 et Baur 1912.

26 Cf. Chevalier et Gheerbrant 1969, 186. La partie animale con-
tient alors I’instinct animal, tandis que la partie humaine fait
preuve de raison.

7 La description du Centaure que nous offre Xénophon a trouvé
¢écho chez Diodore de Sicile qui décrit la béte en des termes
presque identiques : les Centaures «ayant la vitesse des chev-
aux, la force de leur double corps d’animaux, et ayant le savoir
pratique et I’intelligence des hommesy 7o 02 Tagos Exovras imnwy,
owuy 08 dirwuatovs Steas, umetgiay 0¢ xal alveaty Eyovtags avdoloy
V12, 5).

814,14,

2 Mémorables 1,4,14. L’idée exprimée ici ne doit pas étre con-
fondue avec celle qu’évoque Anaxagore dans le fragment 59a
102 (DK). Anaxagore affirmait que ’homme est le plus intel-



ligent a cause de ses mains, Xénophon ne fait que dire qu’une
intelligence sans dextérit¢ manuelle est improductive. On se
souvient cependant que 1’expression d’ Anaxagore a été atténuée
par Aristote lorsqu’il écrit que ’homme a des mains parce qu’il
est plus intelligent (Les parties des animaux 687a7). Par contre,
I’exemple du croisement boeuf-homme semble venir tout droit
d’Empédocle, lorsqu’il décrit la premiére génération d’étres
vivants a téte ou a corps de boeuf qui ne survécurent pas (frag-
ment 61, DK); il peut aussi s’agir, chez Xénophon, d’une simple
réminiscence des 1égendes relatives au Minotaure.

30 DuBois 1991, 68 : «The existence of the Centaurs can be ac-
counted for through a phylogenic theory».

31 Empédocle, Fr. 31A 72 (DK). Cf. KRS, Fr. 375 p. 303.

2 DuBois 1991, 69.

3 Banquet 189d - 193d. Nous ne comparons ici que la descrip-
tion de Xénophon, sans prétendre qu’il s’agit d’une théorie
générale sur I’origine des Centaures.

3 Le passage a été trés abondamment commenté, on peut se
référer au commentaire de 1’édition de Robin (neuviéme tirage,
1970) et de Dover 1980; cf. aussi Brisson 1982. La représenta-
tion artistique de cet étre androgyne, exécutée par Marcantonio
Passeri, se trouve au cabinet des médailles de la Bibliotheque
Nationale (Paris), on peut en voir une reproduction sur la cou-
verture de I’ouvrage de Brisson.

35 Platon, Banquet 189e.

Bibliographie

Anderson 1961

133

36 Ce rapprochement nous parait autorisé par le fait que Xéno-
phon ne relate pas un mythe reli¢ au Centaure, mais il utilise le
théme connu du Centaure, afin de faire valoir son point de vue.
37 Platon, Banquet 190b.

8 Banquet 191a sq.

39 Mémorables 11,2,7.

40 Banquet 11,10

41 Cyropédie V1,1,36.

42 Xénophon ne dédaigne pas se comparer lui-méme a un ane,
cf. Anabase V,8,3.

4 Banquet V,7-8.

# Le Siléne constitue un type de Satyre agé, cf. Dictionnaire de
la mythologie de Grimal 1951. Le Siléne dont on peut voir une
représentation sur le vase Frangois est un homme velu a pieds
de cheval; ¢f. Young 1935, 436-438 et Beazley 1956.

45 «Satyr and Centaurs, slightly diverse forms of the horse-man
are in essence one and the same» : 1955 (c. 1922), 380. L’auteur
rappelle les mots de Nonnos : xal Aaciwy Satiewy, xevraveidog
afua yevéShns : «le sang de la race centaurine est le sang des
Satyres velus» (Dionysiaques XII1,43).

46 Le Siléne fait partie de la suite de Dionysos et poursuit les
nymphes avec ardeur. Cf. Hymne homérique a Aphrodite 262 et
Young 1935, 436-438.

47 Cf. Strauss 1992, 130-131.

8 Mémorables 1,7,1-5.

Baur 1912
Beazley 1956

Bodenheimer 1952

Brisson 1982

Chevalier & Gheerbrant 1969
Chuvin 1992

Cizek 1975

Delcourt 1956
Detienne 1972
Diel 1966
Dierauer 1977
Dover 1980
duBois 1979
duBois 1991

Due 1989
Dugas 1943
Gemoll 1933

J.K. Anderson, Ancient Greek Horsemanship, Berkeley 1961.

P.V.C. Baur, Centaurs in Ancient Art, Berlin 1912,

J.D. Beazley, Attic Black Figure Vase Painters, Oxford 1956.

F.S. Bodenheimer, ‘Xenophon in the History of Biology’, Archives internationales d’histoire des sciences
1952, 56-64.

L. Brisson, Platon, les mots et les mythes, Paris 1982.

J. Chevalier & A. Gheerbrant, Dictionnaire des symboles, Paris 1969.

P. Chuvin, La Mythologie grecque. Du premier homme a [’apothéose d’Héracles, Paris 1992.

A. Cizek, ‘From the Historical Truth to the Literary Convention: the Life of Cyrus the Great, Viewed by
Herodotus, Ctesias and Xenophon’, AntCI 44, 1975, 531-552.

M. Delcourt, Hermaphrodite, mythes et rites de la bisexualité dans [’antiquité classique, Paris 1956.

M. Detienne, Les jardins d’Adonis, Paris 1972.

P. Diel, Le symbolisme dans la mythologie grecque, Paris 1966.

U. Dierauer, Tier und Mensh im Denken der Antike, Amsterdam 1977.

K. Dover, Plato. Symposium, Cambridge 1980.

P. duBois, ‘On Horse\Men, Amazons, and Endogamy’, Arethusa 12, 1979, 35-49.

P. duBois, Centaurs and Amazons. Women and the Pre-history of the Great Chain of Being, Ann Arbor
1991.

B. Due, The Cyropaedia. A Study of Xenophon's Aims and Methods, Copenhague 1989.

Ch. Dugas, ‘La mort du centaure Nessos’, REA 45, 1943, 18-26.

W. Gemoll, ‘Xenophon ein Tierfreund’, PhilWoch 1933, 56-60.



134

Grimal 1951
Harrison 1955
Hartog 1980
Hull 1964

L’ Allier 1996

L’ Allier 2004

Newell 1983

Robin 1970
Saacke 1942
Schiffer 1976

Strauss 1992

Valenza Mele 1986

Vilatte 1986

Wender 1974

Young 1935

P. Grimal, Dictionnaire de la mythologie, Paris 1951.

J.E. Harrison, Prolegomena to the Study of Greek Religion, New York 1955 (c. 1922).

F. Hartog, Le miroir d’Hérodote, Paris 1980.

D.B. Hull, Hunds and Hunting in Ancient Greece, Chicago 1964.

L. I’Allier, Les animaux au pays de ['homme: [’ordre du monde chez Xénophon, thése de doctorat,
Québec 1996.

L. L’Allier, Le bonheur des moutons. Etude sur |’homme et l’animal dans la hiérarchie de Xénophon,
Québec 2004.

W.R. Newell, ‘Tyranny and the Science of Ruling in Xenophon’s Education of Cyrus’, The Journal of
Politics 45, 1983, 889-906.

L. Robin, Traduction et commentaires du Banquet de Platon, Paris 1970

J.A. Saacke, ‘An Admirer look at the Horsemen of Ancient Greece’, CJ 37, 1942, 323-333.

B. Schiffer, Die Typologie des Kentauren in der antiken Kunst. Vom 10. bis zum Ende des 4. Jahrhunderts
v. Chr. (Archéol. Studien 4), Frankfurt 1976.

L. Strauss, Le discours socratique de Xénophon suivit de Le Socrate de Xénophon, Cahors 1992.

N. Valenza Mele, ‘Il Ruolo dei Centauri e di Herakles: Polis, Banchetto e Simposio’, Les grandes figures
religieuses. Fonctionnement pratique et symbolique dans I’ Antiquité, Paris 1986, 333-355.

S. Vilatte, ‘La femme, 1’esclave, le cheval et le chien: les emblémes du kalos kagathos d’Ischomaque’,
Dialogues d’histoire ancienne 12, 1986, 271-294.

D. Wender, ‘The Will of the Beast: Sexual Imagery in the Trachiniae’, Ramus 3, 1974, 1-17.

R.S. Young, ‘A Black figured Deinos’, Hesperia 1935, 436-438.



